
Revista Veritas Et Scientia - Perú 
Vol. 14. N° 2 

Julio – Diciembre de 2025 
ISSN Edición Online: 2617-0639 

https://doi.org/10.47796/ves.v14i2.1392  

 

ARTÍCULO ORIGINAL 

PAJMILI JARDÍN ETNOBOTÁNICO DE LA UIEM: RESIGNIFICACIÓN 
COMO ESPACIO DE ENSEÑANZA PARA LA SALUD INTERCULTURAL 

PAJMILI ETHNOBOTANIC GARDEN OF UIEM: RESIGNIFICATION AS A TEACHING 
SPACE OF INTERCULTURAL HEALTH 

 

Verónica Trujillo-Mendoza1 
Universidad Intercultural del Estado de México 

https://orcid.org/0000-0002-6484-0565 

 

Carlos Edwin Morón-García2 
Universidad Intercultural del Estado de México 

https://orcid.org/0000-0002-7982-6395 

 

Maribel Pérez-Crisóstomo3 
Universidad Intercultural del Estado de México 

https://orcid.org/0009-0009-7675-9658 

 

Roy Suárez-Patiño4 
Universidad Intercultural del Estado de México 

https://orcid.org/0009-0007-6411-2043 

 

Treycy Velázquez-Castillo5 
Universidad Intercultural del Estado de México 

https://orcid.org/0009-0002-4318-4957 

 
 

Recibido: 22/10/2025 
Aceptado: 14/12/2025 

Publicado On-line: 30/12/2025 
 

RESUMEN 
El objetivo del texto es describir el proyecto Pajmili Jardín Etnobotánico 

de la Universidad Intercultural del Estado de México, para explicar las 

acciones transdisciplinarias implementadas en la generación de sentido 

 
1 Licenciada en Comunicación Intercultural por la Universidad Intercultural del Estado de México. 
2 Licenciado en Comunicación Intercultural por la Universidad Intercultural del Estado de México. 
3 Licenciado en Enfermería por la Universidad Intercultural del Estado de México. 
4 Licenciado en Arte y Diseño por la Universidad Intercultural del Estado de México. 
5 Licenciatura en Salud Intercultural por la Universidad Intercultural del Estado de México. 

https://doi.org/10.47796/ves.v14i2.1392
https://orcid.org/0000-0002-6484-0565
https://orcid.org/0000-0002-7982-6395
https://orcid.org/0009-0009-7675-9658
https://orcid.org/0009-0007-6411-2043
https://orcid.org/0009-0002-4318-4957
https://orcid.org/0000-0002-6484-0565
https://orcid.org/0000-0002-7982-6395
https://orcid.org/0009-0009-7675-9658
https://orcid.org/0009-0007-6411-2043
https://orcid.org/0009-0002-4318-4957


Trujillo-Mendoza et. al. 

Veritas et Scientia Vol. 14 (2) Julio – Diciembre 2025. 89 

de estudiantes, profesores y personas de la comunidad hacia la milpa de 

la salud, mediante estrategias educativas interculturales. Se parte de una 

muestra aleatoria de 45 estudiantes de la Licenciatura en Salud 

Intercultural, hombres y mujeres de 16 a 27 años, en San Felipe del 

Progreso, Estado de México. Se aplicó metodología cualitativa: un 

diagnóstico sobre la apreciación del Jardín; trabajo etnográfico y 

observación participante para recopilar usos de plantas medicinales en el 

norte de la entidad; finalmente, se propusieron ejercicios de etnografía 

afectiva y reflexiones transdisciplinarias para valuar el proyecto. De ello, 

resultan un recuento histórico del Jardín Etnobotánico; la explicación de 

la necesidad en el cambio de denominación de Jardín a Pajmili; las 

sinergias transdisciplinarias entre conocimiento ancestral y científico; 

además de la colaboración de técnicas y procesos respecto de la 

revaloración sensible, situada, intersubjetiva y espiritual de plantas 

medicinales. Se concluye que la relevancia de la dinámica 

transdisciplinaria dentro de espacios vivos de aprendizaje en el modelo 

intercultural relaciona el saber ancestral con el académico. 

Palabras Clave: plantas medicinales, descolonialidad, salud, arte, 
espiritualidad. 

ABSTRACT 
The objective of this text is to describe the Pajmili Ethnobotanical Garden 

project at the Intercultural University of the State of Mexico, in order to 

explain the transdisciplinary actions implemented to generate a sense of 

belonging to students, teachers, and community members toward the 

health milpa, through intercultural educational strategies. The paper 

begins with a random sample of 45 students from the Bachelor's Degree 

in Intercultural Health, men and women aged 16 to 27, from San Felipe 

del Progreso, State of Mexico. A qualitative methodology was applied: a 

diagnosis of the appreciation of the Garden; ethnographic work and 

participant observation to compile uses of medicinal plants in the north 

of the state; finally, affective ethnography exercises and transdisciplinary 

reflections were proposed to assess the project. The following results are 

presented: a historical account of the Ethnobotanical Garden; an 

explanation of the need to change the name from Garden to Pajmili; and 

the transdisciplinary synergies between ancestral and scientific 

knowledge. In addition to the collaboration of techniques and processes, 

regarding the sensitive, situated, intersubjective, and spiritual 

revaluation of medicinal plants, it is concluded that the relevance of the 

transdisciplinary dynamic within living learning spaces in the intercultural 

model links ancestral knowledge with academic knowledge. 

Keywords: medicinal plants, decoloniality, health, art, spirituality. 

INTRODUCCIÓN 

La educación en México ha estado históricamente atravesada por modelos euro centristas, 

positivistas y globalizadores que han marginado saberes locales, lenguas originarias y formas diversas 

de entender el mundo. Desde la colonia hasta la actualidad, estos enfoques han limitado el 



Pajmili Jardín Etnobotánico de la UIEM: Resignificación como espacio de enseñanza 

Veritas et Scientia Vol. 14 (2) Julio – Diciembre 2025. 90 

reconocimiento de otras formas de conocimiento y de pedagogías vinculadas a pueblos originarios. 

Como respuesta a las luchas sociales por una educación con pertinencia cultural, surge el modelo de 

Educación Superior Intercultural, el cual —de acuerdo con la Secretaría de Educación Pública (2024)— 

se implementa actualmente en 19 entidades del país. Este modelo plantea una transformación 

profunda al incorporar el constructivismo sociocultural como base pedagógica, además de integrar el 

aprendizaje significativo con los contextos comunitarios, históricos y culturales del estudiantado. 

Como una de las etapas de concreción de tal modelo, nace la Universidad Intercultural del 

Estado de México (UIEM) en diciembre de 2003, la primera en su tipo. Ubicada en San Felipe del 

Progreso, Estado de México, esta institución busca promover la formación de profesionales de los 

cinco pueblos originarios de la entidad: mazahua, otomí, náhuatl, tlahuica y matlatzinca, quienes, a 

partir del reconocimiento, vivencia y conocimiento de su cultura, lengua y valores comunitarios, 

adquieran un espíritu científico sensible a la diversidad cultural, con el fin de asumir un compromiso 

sólido con el desarrollo de sus pueblos y del país (UIEM, 2024).  

La UIEM se fundó con tres licenciaturas, sin embargo, su horizonte de potencialidad formativa 

permitió que para 2009 dieran inicio las clases dentro del programa educativo denominado 

Licenciatura en Salud Intercultural (LSI). Este propone la formación de profesionales que integren 

diversas corrientes médicas —tradicional, alopática y social— con el fin de coadyuvar en la atención 

de la salud en el primer nivel, desde una perspectiva cultural y bioética. Con la consolidación de los 

diferentes programas educativos y los desafíos emergentes, la mirada formativa y pedagógica 

imperante en las aulas de esta universidad se ha modificado paulatinamente, pero de manera 

sustancial. De este modo, la comunidad académica se ha vuelto, poco a poco, más sensible al entorno 

de su quehacer educativo.  

Desde esta perspectiva emerge la inquietud por el proyecto del Jardín, con el propósito de 

conocer la pertinencia de su resignificación e interrogar cómo, a través de acciones transdisciplinarias, 

es posible incidir en la generación de sentido de estudiantes, profesores y personas de la comunidad 

hacia la milpa de la salud, con miras a convertirla en un espacio vivencial de aprendizaje. 

En este contexto, la complejidad de los desafíos educativos actuales —marcados por crisis 

ambientales, desigualdad, fragmentación del conocimiento y pérdida de sentido— exige una mirada 

transdisciplinaria. Trascender la interdisciplinariedad requiere una articulación entre disciplinas, 

saberes comunitarios, experiencias de vida y compromiso ético con las realidades. Esta perspectiva, 

en sintonía con los planteamientos de la interculturalidad crítica (Walsh, 2010) y las posturas 

descoloniales (Quijano, 2020; Grosfoguel, 2011; y Mignolo, 2010), plantea cuestionamientos 

sustantivos a los estándares tradicionales de producción del conocimiento, y abre rutas hacia otros 

tipos de educación transdisciplinaria (OECD, 2020) en espacios educativos interculturales. 

Desde los planteamientos de Walsh (2010), resulta vital trascender posturas complacientes 

propias de los tipos de interculturalidad funcional y relacional, las cuales priorizan interacciones que 

perpetúan el sistema-mundo y ocultan conflictos a favor de lógicas hegemónicas. En sintonía con las 

posturas descoloniales elaboradas por Quijano (2020) Grosfoguel (2011) y Mignolo (2010), se apuesta 

por rutas críticas que develen asimetrías y abusos, y que recuperen formas de re-existir que enfrente 

la matriz colonial del poder, la cual ha constituido el control de la economía, autoridad, naturaleza, 

género y sexualidad, así como de la subjetividad y conocimiento.  

Particularmente, al interior de la mayoría de las dinámicas educativas, la inclusión de enfoques 

interculturales y descoloniales implica la apertura a otros modos de conocer, fortalecidos por prácticas 

que relacionan el universo académico con el comunitario. Aunado a ello, se cuenta con las sendas que 

ofrece la educación transdisciplinar (OECD, 2020), la cual, de acuerdo con Nicolescu (2006) y Judge 

(1994), no solo procura la participación de distintas disciplinas, sino que también reconoce la 

importancia del ‘tercero incluido’, es decir, la ‘otredad’, así como la dimensión de lo sagrado. 



Trujillo-Mendoza et. al. 

Veritas et Scientia Vol. 14 (2) Julio – Diciembre 2025. 91 

Desde esta perspectiva, resulta pertinente reconocer que uno de los retos de mayor 

relevancia para la educación intercultural ha sido, históricamente, la definición de su horizonte de 

problematización, ya que, en sus orígenes, el propósito de tal enfoque fue facilitar procesos en los que 

el saber de los pueblos ancestrales funjan como eje rector de la dinámica educativa. Para ello, fue 

necesario impulsar proyectos cuya construcción se geste desde otras formas de concebir incluso la 

propia estructura de lo que se denomina universidad; sin embargo, la oficialización y apropiación del 

Estado respecto de tales iniciativas ha coartado tal intención. 

A pesar de ello, es posible señalar que el germen de una dinámica educativa-transformativa 

alterna y fundamentada en las bases ontológicas del saber ancestral se vislumbra en algunas iniciativas 

derivadas del quehacer cotidiano de las universidades de este tipo. Con el compromiso puesto en ello, 

es que se gestó este proyecto, ya que la intención de tal iniciativa parte del reconocimiento de que el 

aprendizaje de los educandos ha de inscribirse dentro de la vivencia próxima de los mismos, si es que 

se pretende que tal formación universitaria sea atravesada por el saber milenario de los pueblos 

ancestrales. 

Es así como el proyecto Pajmili6. La Milpa de la Salud surge como una propuesta pedagógica 

transformadora y metafórica. A través de la milpa se expresa esa diversidad anímica que se nutre y 

entreteje colectivamente. Mediante la resignificación de saberes y formas de aprendizaje, se busca 

responder a las diferentes realidades, así como a las urgencias del presente, provenientes del pasado, 

pero atentas a la construcción de futuros enfocados a las sinergias entre salud, educación, arte y 

espiritualidad. En ese sentido, el proyecto Pajmili7 se desarrolló mediante etapas programadas de 

manera colaborativa entre cuerpos académicos, grupos de investigación y docentes de tres 

licenciaturas de la UIEM.  

La gestión del proyecto contempló acuerdos de colaboración y un calendario de actividades 

que permitió articular el contenido temático de las unidades de aprendizaje con el registro 

institucional. En su fase inicial, se organizaron sesiones de presentación dirigidas a estudiantes de la 

LSI, en las que se abordó la inteligencia telúrica, la historia, la función y el cuidado de las especies. 

Estas actividades incentivaron la participación y reflexión en torno a la relación simbólica con la tierra, 

mediante conceptos como matilisyotl8 y tlasokamatilisyotl9, vinculados a la identidad de los pueblos 

originarios. Asimismo, se compartieron prácticas agroecológicas y el uso de plaguicidas orgánicos 

como estrategias para la preservación de la flora medicinal. 

La etapa de diseño e instalación de las placas de identificación de especies se concibió desde 

la práctica artesanal de la cerámica. Se realizaron actividades que incluyeron el diseño de placas con 

forma de hoja, su elaboración, decoración, inscripción de datos botánicos, esmaltado y horneado. 

Paralelamente, se colaboró en el diseño y fabricación de soportes metálicos adaptados a las 

condiciones del Jardín. Una de las acciones destacadas fue el “Taller navideño de cerámica”, en el que 

más de 30 personas —integrantes de la comunidad universitaria, egresados y visitantes externos— 

 
6 Pajmili es una palabra en nauatl (o náhuatl según la RAE) compuesta por dos sustantivos: 

pajtli y mili. Pajtli es la palabra relativa a la salud o la curación, y mili (milpa) es la palabra para designar 

un área de terreno dedicada al cultivo de algo, generalmente maíz. 
7 La escritura en nauatl dentro de este texto obedece a la propuesta de la obra Tlajtolchiuali, 

palabra en movimiento: el verbo (Amador, 2002). 
8 Matilisyotl proviene del verbo mati en nauatl, que significa conocer o saber; la terminación 

yotl es un aumentativo, cuya función es transformar verbos o sustantivos en superlativos. Por tanto, 

se entiende como sabiduría. 
9 Tlasokamatilisyotl proviene de la palabra tlasokamati (agradecer); en el mismo sentido que 

la construcción anterior (matilisyotl), se convierte en agradecimiento. 



Pajmili Jardín Etnobotánico de la UIEM: Resignificación como espacio de enseñanza 

Veritas et Scientia Vol. 14 (2) Julio – Diciembre 2025. 92 

participaron en la elaboración de las piezas, lo cual permitió la generación de sentido de pertenencia, 

así como de colaboración. 

Como cierre simbólico del proceso, se llevó a cabo una ceremonia con miembros de la 

comunidad universitaria, en la que se expresó agradecimiento hacia los saberes ancestrales 

relacionados con las plantas medicinales, los procesos artesanales y la resignificación de los espacios 

educativos. Entre los productos derivados, destaca un video testimonial que documenta las 

experiencias y aprendizajes en torno al Pajmili. Estas etapas constituyen la base para comprender el 

proceso de conformación del proyecto y su impacto formativo, lo que conduce a revisar la historia del 

espacio y su resignificación como eje pedagógico y comunitario. Tales etapas supusieron una 

interacción permanente entre saberes empíricos, tecnologías contemporáneas y pedagogías 

colaborativas del equipo coordinador. 

EL JARDÍN ETNOBOTÁNICO DE LA UIEM 

Como se ha señalado, parte central del modelo educativo intercultural es el énfasis hacia el 

saber propio de los pueblos ancestrales. Dentro de estos saberes, destaca el conocimiento y el 

abordaje integral del horizonte de la salud, por lo que la Licenciatura en Salud Intercultural (LSI) se vio 

en la necesidad, desde sus orígenes, no solo de contemplarlo, sino de convertirlo en una trama 

fundante de su propuesta educativa. Para ello, se desarrollaron diferentes ejes de enseñanza dentro 

de su plan de estudios, uno de los cuales se vincula con la medicina tradicional mexicana. 

Como parte de tal propuesta, sobresale el uso herbolario que impera entre los pueblos 

originarios, lo que llevó a plantear la necesidad de contar con un Jardín Etnobotánico, es decir, un 

espacio dedicado al reino vegetal de corte medicinal, en el que no solo estuvieran las plantas más 

socorridas dentro de las prácticas de salud tradicional, sino que además hubiera un esfuerzo de 

síntesis de sus propiedades fitoquímicas, botánicas y demás —al menos de aquellas consideradas de 

mayor relevancia para el ejercicio pedagógico de la licenciatura. Para su construcción, se consideró —

incluso— la disposición del espacio que lo albergaría. Se trataba de un ejercicio integral que suponía 

el reflejo del espíritu de la educación intercultural, y en él debía estar manifiesto el saber de los 

pueblos ancestrales desde la estructura espacial misma. 

Así, el Jardín se dispuso bajo un diseño de sol y luna; sin embargo, la superficie de cultivo se 

encontraba a la intemperie, lo que generó algunas dificultades relacionadas con el cuidado de las 

especies ante cambios climáticos, el contacto con fauna nociva, entre otras problemáticas. En este 

contexto, se hizo evidente la necesidad de incorporar la participación de otras áreas del saber dentro 

de la misma universidad, pues se reconoció que la construcción de un espacio de esta naturaleza 

requería de una participación transdisciplinar y diversa. Por ello, otras licenciaturas, como Desarrollo 

Sustentable y Comunicación Intercultural, sumaron conocimientos y prácticas enriquecedoras para su 

construcción (ver Figuras 1 y 2). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Trujillo-Mendoza et. al. 

Veritas et Scientia Vol. 14 (2) Julio – Diciembre 2025. 93 

Figura 1 y 2 

Ceremonia de siembra de plantas del Jardín Etnobotánico de la UIEM en 2009 

 
Como todo proyecto inicial, este comenzó en un espacio abierto en las inmediaciones del 

terreno de la UIEM. Y no fue sino hasta el 2011 que, mediante la gestión de la Dra. Aidé Avendaño 

Gómez, a través del proyecto “Sistema de enseñanza, conservación y difusión de la medicina 

tradicional para el desarrollo de los pueblos originarios del Estado de México”, se construyó 

propiamente un edificio para el Jardín. Tal edificación concluyó en 2012, con una superficie total de 

10 metros cuadrados. 

El espacio destinado para ello se mantiene desde su origen. En su interior alberga 14 camas 

colocadas en forma de la unión del sol y la luna. Tal representación es constante en diferentes espacios 

de la UIEM, pues pretende señalar la importancia de las relaciones dialógicas de equilibrio, 

característica de muchos de los pueblos ancestrales de México (ver Figuras 3 y 4). Cabe señalar que, 

para la adecuación de las camas y su posterior siembra, fue necesario el trabajo colaborativo de 

estudiantes, docentes y personas de la comunidad que se involucraron en las actividades para montar 

el relleno de las camas, así como la inclusión de ejemplares vivos que fueron donados por médicos 

tradicionales, estudiantes y comunidad. 

Figura 3 y 4 

Estructura arquitectónica para la construcción del Jardín Etnobotánico UIEM. 

 

 
Nota: Avendaño, citada en Esquivel (2024). 

 

Una vez dispuesto el Jardín, y con las plantas medicinales ya sembradas, se vivió una época de 

altibajos en la que se mantuvieron las especies y se utilizaba el espacio de manera habitual para 

vincular a los estudiantes de la LSI con el trabajo propio de la herbolaria tradicional. Del 2013 al 2016, 

el Jardín estuvo a cargo del Sr. Amador Pulido Álvarez, médico tradicional de la zona mazahua, quien, 



Pajmili Jardín Etnobotánico de la UIEM: Resignificación como espacio de enseñanza 

Veritas et Scientia Vol. 14 (2) Julio – Diciembre 2025. 94 

en compañía de estudiantes y egresados de la LSI, se encargó de cuidar y procurar las especies 

albergadas. No obstante, no se contó con un registro de actividades realizadas al interior, ni de las 

especies de plantas ni de sus usos. Con esta labor, la práctica en torno a la herbolaria tradicional se 

mantuvo dentro de la lógica de la transmisión verbal y del aprendizaje vivo que se procuraba con las 

diferentes técnicas que el curandero compartía con los estudiantes.  

Si bien estas actividades corresponden cabalmente con las intenciones del programa 

educativo y con su cercanía al saber tradicional, carecían del componente de sistematización propio 

de la educación universitaria, necesario en la formación de un licenciado en Salud Intercultural. Para 

las diferentes actividades realizadas en el Jardín no existía una colección documentada de ejemplares 

herborizados10 e identificados taxonómicamente; las camas de cultivo estaban dispuestas para la 

siembra de plantas organizadas por aparatos y sistemas, así como aquellas utilizadas en 

padecimientos culturales como el susto, el aire, entre otros.  

Con el comienzo de la pandemia por SARS-CoV-2 en 2019, el Jardín Etnobotánico UIEM 

registró pérdidas importantes de ejemplares vivos. El primer registro de 2023 contabilizó 43 plantas 

medicinales. Para finales de octubre del mismo año, y después de procesos de investigación de 

egresadas y estudiantes de la LSI, se contó con 130 ejemplares, de los cuales se identificaron 86 

especies, así como una colección herborizada para estudio. Actualmente es un espacio abierto a la 

comunidad universitaria y a las poblaciones que tengan interés por conocer la flora medicinal del país 

y, en especial, de la zona mazahua del Estado de México. 

MATERIALES Y MÉTODOS 

Con base en las experiencias anteriores y en el afán de que el Jardín Etnobotánico emergiera 

como escenario de aprendizaje complejo, se proyectó la posibilidad de una reorganización del mismo. 

Sin embargo, tal proyección no se conceptualizaba solo desde las dimensiones físicas y formales del 

espacio, sino desde un horizonte de mayor incidencia que estuviera relacionado con los estudiantes y 

los docentes. La intención era que la práctica y acercamiento a la experiencia de un jardín vivo no 

desapareciera, pero que también tuviera presencia la dimensión botánica y científica de las especies 

vegetales, por lo menos un atisbo de ello. Y que la experiencia de quienes lo visitaran fuera significativa 

en diferentes dimensiones emotivas, incluso que no solo observen plantas, sino que lo significaran 

como un espacio de inspiración para su cultivo, cuidado y difusión. 

Así, se ideó una forma distinta de presentar el Jardín a los estudiantes: una perspectiva 

diferente de concebirlo dentro de la estructura educativa. A partir de ello, se reflexionó sobre la 

importancia del aprendizaje vivencial para estudiantes de la UIEM en general y, de manera particular, 

para los de la LSI. Fue así que el proyecto se construyó desde un enfoque que cuestionó incluso su 

propia denominación, ya que la noción de Jardín Etnobotánico resultaba un tanto ajena a las 

inquietudes del modelo intercultural. Por eso, se propuso modificar su nombre, dando origen a la 

denominación Pajmili, una milpa dedicada a la salud. 

Para el desarrollo de tales aspectos, se adoptó la metodología cualitativa, desde un enfoque 

basado en la experiencia (Scott, 2001) que permitió la aplicación de técnicas como la observación 

participante (Kawulich, 2005) y la etnografía afectiva (González et al., 2022). Cada una de estas se 

utilizó en diferentes niveles e intensidades a lo largo de las etapas del proyecto. Resulta destacable 

señalar que, durante el semestre febrero-julio de 2023, la observación participante y la etnografía 

resultaron fundamentales para los procesos de vinculación comunitaria, en los cuales los estudiantes 

 
10 Herborizado se refiere a la acción de recolectar plantas para su estudio, generalmente a partir de la 

técnica de secado, para su preservación en un herbario (colección de plantas).  



Trujillo-Mendoza et. al. 

Veritas et Scientia Vol. 14 (2) Julio – Diciembre 2025. 95 

recopilaron información relevante sobre los usos y el cultivo de las especies del Jardín, así como su 

cuidado y mantenimiento. 

Durante el semestre febrero-julio de 2024, mediante un formato elaborado en Google Forms, 

la LSI — a través de su eje de Medicina Tradicional Mexicana y el Grupo de investigación Estudios 

Interculturales Educativos y del Proceso de Salud-Enfermedad-Atención— aplicó un cuestionario 

diagnóstico a 45 estudiantes del segundo semestre, hombres y mujeres cuyas edades oscilan entre 18 

y 27 años. todos con experiencias previas de interacción con el Jardín. El objetivo principal de este 

instrumento fue sondear la percepción que los estudiantes tenían respecto del espacio, y dirigir de 

manera concreta los tópicos de las charlas de sensibilización. Por ello, no se solicitaron datos 

personales, no fue necesaria la firma de consentimiento informado ni se retribuyó económicamente 

a los participantes. El análisis se realizó mediante enfoques cualitativos que permitieron categorizar 

las aportaciones para identificar percepciones, conocimientos y propuestas sobre el uso, significados 

y potencialidades de Pajmili.  

Por otro lado, la etnografía afectiva resultó pertinente para la resignificación de este espacio, 

en el cual los estudiantes del primer año de la LSI fueron partícipes de distintas charlas de 

sensibilización impartidas por el Cuerpo Académico Descolonialidad en Comunicación y Educación 

para el Buen Vivir. Estas actividades se desarrollaron a partir de los vínculos afectivos necesarios no 

solo para el cuidado de las plantas, sino también para los procesos de sanación desde la perspectiva 

de la medicina tradicional mexicana, en la que dichas plantas desempeñan un papel central. Como se 

ha señalado, en este enfoque resulta fundamental comprender e incorporar el saber de las plantas 

medicinales como elementos no solo biológicos, sino principalmente como entes que atiende 

enfermedades de filiación cultural, también denominadas enfermedades espirituales11 o del alma. A 

partir de esto, las categorías de codificación surgieron del análisis realizado. 

Para fortalecer esta perspectiva, se consideró pertinente que, dentro de los trabajos de 

resignificación del Jardín, se incorporen actividades no solo relativas a la medicina tradicional, sino 

también procesos artísticos que favorezcan la sensibilidad estética visual y complejice la perspectiva 

ética de estudiantes y docentes involucrados dentro del proyecto. El proceso de resignificación 

implicó, así, un ejercicio reflexivo y crítico tanto desde el plano lingüístico como desde el sentido del 

nombre que, además, sugirió una dinámica de contacto, comprensión y uso profundo de las plantas 

medicinales. 

DEL JARDÍN ETNOBOTÁNICO AL PAJMILI 

Como milpa de la salud, este espacio mantendría su vínculo con las prácticas tradicionales de 

salud, así como un acercamiento a entornos cotidianos de labor y actividad, tal como sucede en la 

milpa. Este supuesto parte de la idea de que dicho espacio no es solo un lugar destinado actividades 

pragmáticas sino también a quehaceres simbólicos que articulan la cosmovivencia ancestral de las 

comunidades originarias. Si bien la intención original fue crear un espacio dedicado a la dimensión 

etnobotánica, con el paso del tiempo y la participación colectiva de estudiantes, docentes y 

comunidades, tal pretensión se transformó para dar paso a un espacio vivo de aprendizaje y 

resignificación de saberes ancestrales.  

Esto se proyecta como potencia en la sensibilización respecto de un tema poco abordado: la 

inteligencia de la madre tierra. Tal perspectiva, que concibe a la tierra como un ser sensible e 

inteligente, si bien resulta ajena para universos académicos tradicionales, es bastante conocida dentro 

 
11 De acuerdo con Navarro (2004), el susto, el empacho, caída de mollera, cintura abierta, 

pérdida de sombra, entre otras, son enfermedades cuya filiación patológica se halla dentro de lo que 

se concibe como alma, desde la cosmovisión de pueblos originarios. 



Pajmili Jardín Etnobotánico de la UIEM: Resignificación como espacio de enseñanza 

Veritas et Scientia Vol. 14 (2) Julio – Diciembre 2025. 96 

de los saberes ancestrales, desde los cuales se considera vital el vínculo ser humano-tierra. Dicho 

vínculo no se comprende únicamente como resultado de disposiciones físico-químico-biológicas, sino 

como una trama fraternal en la que se involucra un aspecto emotivo que permite al ser humano 

reconocerse en su raigambre con ella; por tanto, la relación humano-naturaleza es biológica y también 

radical-fraternal. 

Cabe señalar que la recuperación de tal perspectiva en la formación educativa del estudiante 

de la LSI reviste de importancia uno de los ejes fundantes: el trato con la alteridad, es decir, aquello 

que resulta distinto, “otro”. La interculturalidad se caracteriza porque asume como punto de partida 

la diferencia que distingue a los grupos humanos, por lo que la cuestión de la otredad es uno de los 

temas centrales de este enfoque. Sin embargo, desde los campos del saber desplegados en las 

universidades interculturales, tal condición requiere de ciertos énfasis mediante los cuales sea posible 

construir marcos de transformación orientados a facilitar la vida académica de los estudiantes. 

En el proyecto Pajmili, la alteridad se comprende desde una concepción ancestral en la que la 

tierra es un ente vivo y fraternal, y donde todo ser que habita en ella es un “otro” con quien es posible 

establecer una relación de reciprocidad. Bajo esta perspectiva, las plantas no pueden reducirse a su 

dimensión botánica o farmacológica, sino que deben entenderse fenomenológicamente; es decir, en 

su modo de manifestarse en el mundo compartido con humanos. Este vínculo requiere más que un 

análisis científico, pues implica una relación vivencial con los entornos donde las plantas crecen y 

cohabitan. Por ello, en la formación de la LSI se busca despertar en los estudiantes una sensibilidad 

relacional hacia el mundo vivo, comprendiendo a las plantas como seres y no solo como recursos. De 

esta concepción surge la propuesta de crear una milpa de la salud, en lugar de un laboratorio, al 

cuidado de quienes habitan el territorio común, que en este caso es la UIEM. 

Esta apuesta pedagógica articula perspectivas “otras” como base del diálogo intercultural, 

elemento esencial para una formación educativa de carácter relacional. En el ámbito de la salud, tal 

dialogía amplía la noción de bienestar y posibilita abordar dimensiones psicosociales que afectan el 

buen vivir comunitario. La formación intercultural implica apertura interpretativa entre concepciones 

diversas del mundo, cultivando lo que Fornet-Betancourt (2009) denomina alfabetismo intercultural: 

la capacidad de dejar de ignorar el contexto donde se despliega la vida individual y colectivamente. 

Uno de los contextos hacia los que se dirige la interculturalidad es el de las culturas 

ancestrales. En ellas, la formación espiritual se pondera como un eje constitutivo de la vida. No hay 

ser humano sin espíritu. No se alude aquí a una concepción dogmático-religiosa, sino a una relacional-

fraterna. Es decir, la relación con lo vivo de la madre tierra —en este caso las plantas— no puede no 

ser espiritual y fraterna. Si las plantas alimentan y curan no solo al ser humano, sino al planeta entero, 

entonces son seres sensibles e inteligentes, dotados de un ánima (pneuma, espíritu) que las dispone 

a la procuración de aquella vida de la cual forman parte.  

Esta cualidad es también propia del ser humano, pues se ha cultivado de manera milenaria a 

partir del saber de culturas ancestrales. Su comprensión se ha dado, no desde una educación formal, 

estructurada en programas educativos homogéneos, sino en el propio mundo de la vida, al cual, 

proyectos como Pajmili pretenden aproximar a los educandos de la UIEM, así como a otras personas 

afines. Para conseguir tal condición en el proyecto, es menester que diferentes campos del saber se 

vinculen en diferentes intensidades y etapas; por tanto, el equipo transdisciplinar involucrado resultó 

no solo necesario, sino encomiable e inevitable. 

A partir de lo anterior, las características propias de las metodologías transdisciplinarias 

fueron esenciales para sustentar las sinergias del proyecto. De acuerdo con Riveros et al. (2020), estas 

se concentran en tres condiciones constantes: la atención de problemas complejos, la participación 

de actores extraacadémicos, y la integración entre disciplinas, la cual trasciende la cooperación, para 

proponer la coproducción de conocimiento. Es así que, desde esta acción participativa, no solo se hace 

vívido el conocimiento, sino que, además, se sitúa y se acuerpa. 



Trujillo-Mendoza et. al. 

Veritas et Scientia Vol. 14 (2) Julio – Diciembre 2025. 97 

Tanto la complejidad como la transdisciplinariedad señalan con énfasis la necesidad de 

entornos educativos que vayan más allá del aspecto “formativo” del estudiante, y en su lugar se 

proponga la trans-formación de los sujetos involucrados (Nicolescu, 2014; Morin, 2008; Dravet et al., 

2020). Dentro de este planteamiento, la relación profesor (que enseña) y estudiante (que aprende) se 

modifica y en su lugar se entablan procesos de mutuo aprendizaje-aprendizaje que, además, se gestan 

desde un tercero que generalmente había sido excluido (Nicolescu, 2006): la comunidad. Mediante 

esta perspectiva, el modelo de los tipos de transdisciplinariedad (TD) sugerido por A. Judge (1994) —

que enfatiza la no unidimensionalidad— distingue, pero no excluye ni escinde aquellas de tipo integral, 

teórica, vivencial, aplicada y metodológica. 

De acuerdo con el mismo autor, la transdisciplinariedad se comprende como un conjunto de 

procesos, estrategias y actitudes orientadas no para amalgamar disciplinas, sino para co-crear 

conocimientos que transformen realidades complejas. A partir de ello, la transdisciplina integral o TD-

0 involucra investigaciones plurinormativas y heterogéneas de carácter empírico. La teórica o TD-1 

refiere a estudios académicos donde predomina el lenguaje abstracto y racional. La transdisciplina 

vivencial o TD-2 alude a investigaciones informales interesadas en aspectos introspectivos y propios 

de la vida. Por su parte, la transdisciplina aplicada o TD-3 involucra tanto ámbitos académicos como 

no académicos para atender problemas concretos. Finalmente, la metodológica, o TD-4 es 

considerada como monoprocedimiental y normativa, por lo que orienta el quehacer de la 

investigación científica canónica. 

Para este caso, la TD-2 experiencial-vivencial, la TD-0 integral y la TD-3 aplicada (Judge, 1994) 

son los cimientos que coadyuvan a la concreción del proyecto, pues se buscó generar procesos 

introspectivos tanto de estudiantes como de profesores y personas de la comunidad con el fin de 

procurar el cultivo de espiritualidad en relación con el cuidado propio del entorno. Asimismo, se 

recurrió a la investigación empírica mediante la disposición de conocimientos y prácticas de la 

sabiduría de núcleos familiares y de pueblos originarios para que, finalmente, aunado con 

conocimientos, así como metodologías científicas, se ofrecieran horizontes de sentido convergentes 

en la atención del aprendizaje significativo, sensible, espiritual, artístico, científico y de procuración 

hacia otros seres vivos: las plantas medicinales y su milpa como entorno de habitabilidad. 

EL SABER SENSIBLE COMO MÉTODO DE CONTACTO: MATILISYOTL 

Como se ha señalado, el proyecto de Pajmili se articuló desde diferentes ejes. Uno de los 

primeros fue el trabajo de campo realizado por estudiantes y docentes de la LSI que, a través de la 

vinculación comunitaria, permitió recopilar la información respecto del uso de las plantas medicinales 

para determinados padecimientos. Posteriormente, fue necesario llevar a cabo un ejercicio de cultivo, 

clasificación e identificación de dichas especies, realizado de manera conjunta por estudiantes y 

profesores, ya dentro del espacio destinado a la edificación de la milpa-jardín. Este proceso implicó la 

construcción de un elemento visual que condensara la información obtenida y que pudiera ser 

expuesto a los visitantes, por lo que se involucró al área de Arte y Diseño para el desarrollo de esta 

tarea. 

Las aportaciones de esta rama del saber resultaron enriquecedoras, pues la propuesta 

emergente derivó de otra de las actividades sustanciales de los pueblos originarios: la cerámica. Así, 

se decidió que, a través del ejercicio artesanal de esta práctica, se desarrollaran placas de 

identificación de las diferentes especies expuestas en la milpa-jardín. Esta decisión respondió a varios 

detalles importantes para la construcción vivencial del proyecto: el trabajo artesanal propio de 

pueblos ancestrales y la posibilidad de los estudiantes de estar en contacto y aprender directamente 

de los expertos de otra rama (maestro artesano), que para ese efecto colaboran con la Universidad 

Intercultural.  



Pajmili Jardín Etnobotánico de la UIEM: Resignificación como espacio de enseñanza 

Veritas et Scientia Vol. 14 (2) Julio – Diciembre 2025. 98 

Otra de las condicionantes que facilitaron este quehacer fue la dimensión del tacto, es decir, 

la necesidad de que los involucrados en la elaboración de las placas pusieran literalmente “manos a la 

obra”. Y no solo construyeran un objeto decorativo para condensar la información de las plantas, sino 

que contaran con la posibilidad de la experiencia táctil que supone un trabajo manual como la 

cerámica. Esta condición se alinea de manera estrecha con la concepción originaria del saber y el 

conocimiento. Dentro de la perspectiva de muchos pueblos ancestrales, el saber respecto de algo pasa 

por diferentes dimensiones y no solo por la condición racional. De tal suerte que saber algo implica 

sentirlo, ser sensible a ello; por eso, desde el idioma nauatl se denomina matilistli12 a ese proceso de 

aprendizaje y relación.  

De alguna manera esta concepción ancestral del saber implica lo que Gardner (2011 y 2005) 

denomina como inteligencias múltiples. El autor reconoce la existencia de ocho tipos: lingüística, 

lógico-matemática, espacial, musical, corporal-cinestésica, interpersonal, intrapersonal y naturalista. 

Ello quiere decir que para que un estudiante pueda conocer algo del mundo de manera vivida, es 

necesario que lo aborde desde los diferentes sentidos que posee, concretamente, y no solo desde una 

inteligencia lógico-matemática o lingüística, sino también espacial, intrapersonal, interpersonal, 

naturalista incluso espiritual. Con el énfasis dentro de ese tipo de inteligencias, se consigue, además, 

trabajar la mente en cinco dimensiones: la disciplina, síntesis, creatividad, respeto y la ética (Gardner, 

2005). 

Cabe señalar que el tacto, como forma de relación con el mundo, es neutral, puesto que a 

través de aquel se potencian experiencias motrices y estéticas respecto de la habilidad que un ser 

humano puede desarrollar para incorporar nuevos conocimientos. En cuestión de temas relativos a la 

salud, desde una perspectiva tradicional, el empeño en esta habilidad no desmerece tal percepción, 

ya que resulta fundamental para procesos de diagnóstico, reconocimiento y tratamiento de algunos 

padecimientos. 

A partir del trabajo del tacto dentro del universo cognitivo ancestral —es decir, dentro del 

matilisyotl o concepción ancestral del saber— se posibilita, además, una forma de relación con lo otro 

cercana a la que propone Levinás (1991), quien señala que es la caricia la dinámica mediante la cual 

se da cuenta del otro sin violentarlo de manera significativa. Con el trato sutil que propicia la caricia, 

del contacto suave con el otro, se permite su aparición y su manifestación. Esta comprensión de 

carácter ético-estético se ponderó para que el trabajo artesanal con la cerámica tuviera un eje de 

vinculación y relación, en analogía con el trato hacia las plantas y su capacidad medicinal. Dadas estas 

condiciones es que un eje de desarrollo para las placas de identificación de las especies de Pajmili fue 

la cerámica. Aunado a lo anterior, la materia prima que esta provee permite amplias posibilidades de 

moldeado, así como condiciones adecuadas de adaptación y resistencia a espacios húmedos, como 

las camas de cultivo de las especies vegetales. 

En la región norte del Estado de México, especialmente en Temascalcingo, la alfarería y la 

elaboración de productos cerámicos son una tradición viva con fuerte arraigo comunitario. La 

colaboración entre estudiantes, docentes y el maestro artesano Alberto Cayetano Zaldívar (con más 

de 30 años de experiencia) permitió articular saberes tradicionales con propuestas innovadoras que 

incorporaron herramientas tecnológicas. Además de lo ya descrito, este ejercicio de relación resultó 

fundamental, pues mediante el proceso fue posible trascender la utilidad, ya que “el alfarero le 

imprime su estado de ánimo y personalidad a la pieza” (Utrilla, 2008, p. 103). Es decir, se fomentan 

los vínculos emocionales con el entorno natural.  

La elección de la hoja como forma base de las placas no solo cumplió una función práctica, 

sino que simbolizó el arraigo con la milpa, la naturaleza y las especies de Pajmili. El moldeado manual 

 
12 La palabra matilistli, proviene de la raíz mati, que significa saber y sentir. De ella, se 

desprenden vocablos de carácter superlativo, como matilisyotl, o bien sustantivos, como matilistli. 



Trujillo-Mendoza et. al. 

Veritas et Scientia Vol. 14 (2) Julio – Diciembre 2025. 99 

en yeso, el uso de pigmentos naturales, así como la incorporación de diseños creados por los 

participantes reforzaron el carácter colectivo del proceso. Tal como propone Hernández (2018), la 

investigación-creación rompe la lógica vertical de producción, ya que se articula estética, pensamiento 

crítico y acción social. El proceso incluyó selección de materiales, elaboración de moldes, modelado, 

recorte y pulido manual, decoración, inscripción de datos con plantillas de vinil cortadas digitalmente, 

esmaltado y quema a 1200°C, así como el montaje en soportes metálicos y de concreto con resina 

epóxica.  

En la colocación de la información botánica y usos medicinales en las fichas, la técnica de 

esténcil favoreció la participación de personas sin experiencia en caligrafía en cerámica, con lo que se 

estimuló el aprendizaje de saberes artesanales (ver Figura 5 y 6). La práctica educativa del proyecto 

incluyó la enseñanza de técnicas básicas de decoración cerámica, así como el aprendizaje de los 

saberes artesanales que, como señalan Tubay y Estrada (2024), promueven "el aprendizaje, la creación 

y la experimentación de unas sensibilidades estéticas acordes con los significados de la realidad" (p. 

5). 

 

Figura 5 y 6 

Proceso de escritura de información técnica sobre las placas de cerámica 

 

  
 

Así, el área de Arte y Diseño también mostró la potencia de una educación que articula 

prácticas ancestrales con tecnologías actuales. Mediante la estética y la cualidad de funcionalidad en 

las piezas cerámicas, se constituyó un espacio orientado al aprendizaje de la medicina tradicional 

mexicana a través de un proceso en común respecto del arte y la propia LSI: el trabajo táctil. La 

experiencia del proyecto muestra cómo los procesos artísticos se pueden incorporar a los procesos de 

transformación social; en particular, la sensibilización sobre el valor de la labor artesanal y su 

aplicación en promover una educación intercultural cercana a los saberes de la vida cotidiana de las 

comunidades como la salud, el arte y la educación. 

RESULTADOS 

La puesta en juego de las diferentes etapas del Jardín Etnobotánico, posteriormente 

denominado Pajmili, permitió comprender una problemática centrada en dos ejes sustanciales. En 

primer lugar, el creciente desinterés por el cuidado, visita y procuración del espacio de parte de 

estudiantes de la LSI y, en general, de la UIEM. En segundo lugar, la necesidad de que la potencial 

motivación que pudiera surgir se vinculara no solo con las inquietudes académicas propias de esta 

licenciatura, sino también con un aspecto mucho más íntimo, derivado de una disposición afectiva 

respecto de la práctica fundamentada en el uso de plantas medicinales por pueblos originarios. 

Si bien en sus orígenes el factor espiritual vinculado a la construcción del Jardín fue una 

constante, con el paso de los años este se fue erosionando. Lo que generó la necesidad de 

redireccionar el enfoque de dicho espacio ante la comunidad de la UIEM. Concretamente, a este 



Pajmili Jardín Etnobotánico de la UIEM: Resignificación como espacio de enseñanza 

Veritas et Scientia Vol. 14 (2) Julio – Diciembre 2025. 100 

proceso contribuyeron las charlas de sensibilización, el taller de cerámica y la ceremonia ritual 

efectuada para su reinauguración, una vez colocadas las fichas de identificación de las especies de 

Pajmili. 

Uno de los aspectos relevantes derivados del diagnóstico aplicado fue que aquellos 

estudiantes que usaban eventualmente el Jardín referían hacerlo para actividades académicas 

solicitadas por los docentes; es decir, predominaba una condición pragmática y obligatoria en su uso. 

No obstante, también, se evidenció que algunos estudiantes participaban voluntariamente en el 

cultivo, cuidado y mantenimiento de las especies. Mientras que, una minoría aseguró acudir al lugar 

con fines de contemplación o relajación personal. 

En cuanto al significado atribuido al Pajmili, emergieron cuatro categorías principales (ver 

Tabla 1). La más frecuente lo reconoce como espacio de aprendizaje y conocimiento, especialmente 

en torno a saberes tradicionales sobre plantas medicinales. En segundo lugar, se valora como lugar de 

tranquilidad, sanación emocional y espiritual, asociado al contacto con lo sagrado. También se destaca 

como un espacio de resguardo del patrimonio biocultural, particularmente vinculado a la medicina 

tradicional mexicana —eje estructural de la LSI— y a la conservación de especies curativas de uso 

ancestral. 

 

Tabla 1 

Frecuencias de categorías de significados del Jardín Etnobotánico 

Categoría Frecuencia Ejemplos de respuestas 

Aprendizaje y 

conocimiento 
21 

“Un espacio de aprendizaje”, “sabiduría”, 

“enseñanza” 

Plantas medicinales y 

herbolaria 
18 

“Campo de plantas medicinales”, “todas las 

plantas medicinales” 

Espiritualidad y armonía 17 “Un espacio tranquilo y sereno”, “un área sagrada” 

Patrimonio biocultural 

comunitario 
9 

“Riqueza del patrimonio cultural y biológico de 

México” 

 

Los resultados presentados en esta tabla evidencian las aportaciones de Pajmili a la LSI, pues 

los estudiantes lo identifican como un espacio de enseñanza integral donde convergen dimensiones 

cognitivas, sensoriales y experienciales. En él encuentran la posibilidad de acceder a diferentes modos 

de aprendizaje y, por tanto, a la expansión de sus inteligencias; asimismo, destacan el reconocimiento 

de las plantas como otros seres, así como el valor biológico y cultural que este espacio potencia. De 

igual forma, se identifica a Pajmili como una fuente de insumos para la elaboración de productos 

herbolarios, una plataforma para el desarrollo de investigaciones y un complemento en tratamientos 

de salud, como lo resume una de las respuestas obtenidas: “Brinda un sistema de curación más 

completo”.  

 

Las áreas de mejora identificadas se agrupan en cuatro dimensiones: 41% de los participantes 

sugiere reforzar la señalización y la información botánica; el 33%, propone incrementar la diversidad 

de especies; 18%, ampliar la oferta de actividades educativas; y 8%, mejorar la infraestructura física. 

Y aunque la LSI aborda conocimientos relacionados con el cuidado y uso de Pajmili, los resultados 

evidencian un interés específico sobre el cultivo, la preservación y la recolección responsable de 

plantas medicinales. Un hallazgo relevante es que el 96% de los participantes manifestó disposición 

para involucrarse en acciones de preservación, lo cual da cuenta de un nivel de apropiación que 



Trujillo-Mendoza et. al. 

Veritas et Scientia Vol. 14 (2) Julio – Diciembre 2025. 101 

trasciende los compromisos académicos y, en su lugar, lo propone como territorio de vida, 

espiritualidad y memoria. La relación con el Jardín también involucra la inteligencia espiritual (ver 

Tabla 2), articulada con el enfoque holístico de salud que reconoce la interconexión entre cuerpo-

mente-espíritu-naturaleza.  

Tabla 2 

Frecuencia de categorías de relación entre la inteligencia espiritual y el vínculo con el Jardín 

Etnobotánico 

Categoría Frecuencia Ejemplos de respuestas 

Conexión con la 

naturaleza 
18 

“Las plantas sienten”, “creces con ellas”, 

“comunicación entre seres vivos” 

Introspección y 

relajación 
15 

“Espacio para reflexionar”, “crecimiento interior”, 

“nos conecta con nosotros mismos” 

Espiritualidad y 

cuidado ético 
10 

“Cultivar es espiritualidad”, “cuidado espiritual”, 

“comunicación con la tierra” 

 

A partir de la tabla anterior, Pajmili se configura como un espacio vivo que potencialmente 

fomenta la conciencia ecológica, la reciprocidad con la tierra y la integración de saberes tradicionales 

en la formación en salud intercultural. Estas percepciones ya han sido señaladas en otras 

investigaciones, como la realizada por Pérez, Morón y Trujillo (2024), quienes explican que, aunque el 

currículo de la LSI alude a la dimensión espiritual, aún es necesario trabajar de forma explícita las 

cosmovisiones indígenas sobre salud, ritualidad y prácticas espirituales. 

Como resultados más relevantes se identifican los siguientes: un recuento histórico del Jardín 

Etnobotánico de la UIEM; la explicación de la necesidad de modificar su denominación de Jardín a 

Pajmili, no solo desde la dimensión lingüística, sino también filosófica y espiritual; la generación de 

sinergias transdisciplinarias entre conocimiento ancestral y científico; así como la colaboración de 

técnicas y procesos orientados a la revaloración sensible, situada, intersubjetiva y espiritual de las 

plantas medicinales y sus usos.  

DISCUSIÓN 

Entre las condiciones relevantes que emergieron del proceso de resignificación del Jardín 

Etnobotánico hacia una milpa de la salud, se encuentra la adopción de una perspectiva distinta 

respecto del conocimiento, comprendida desde el horizonte lingüístico, cultural y filosófico de uno de 

los pueblos ancestrales de México. Además, se posibilita la comprensión de este espacio como un 

escenario espiritual en el que emergen condiciones no solo sanitarias y medicinales, sino también de 

orden ético. Entre ellas destaca el matilisyotl entendido como un saber sensible fundado en el tacto, 

la proximidad y la caricia. Asimismo, se reconoce el tlasokamatilisyotl o agradecimiento como un 

ejercicio mediante el cual se reconoce y potencia la relación recíproca con la naturaleza y la madre 

tierra, en reconocimiento a sus dones orientados a la procuración de la vida, particularmente a través 

de las plantas medicinales.  

En la noción de tlasokamtilisyotl se sinergizan el principio del saber sensible (mati) y el del 

amor fraterno por aquello que se conoce, expresado en la voz tlasojtli. De tal forma que el 

tlasokamatilisyotl se comprende como un ejercicio de agradecimiento por los dones conocidos 

sensiblemente, los cuales procuran el buen-vivir de las entidades vivas —humanas y vegetales— de la 

madre tierra. Este proceso da cuenta de la potencia dialogal entre horizontes culturales diferentes, 

por tanto, es un ejercicio crítico de interculturalidad que, desde el conocimiento propio, pone en juego 

procesos de descolonialidad. Pues no asume un saber centrado en perspectivas canónicas 



Pajmili Jardín Etnobotánico de la UIEM: Resignificación como espacio de enseñanza 

Veritas et Scientia Vol. 14 (2) Julio – Diciembre 2025. 102 

eurocéntricas, sino que hurga en raíces del saber milenario dispuesto en el territorio común desde 

iniciativas horizontales y autogestivas. 

CONCLUSIONES 

L a confluencia de esfuerzos en torno a este proyecto también potenció el quehacer, tanto al 

interior como al exterior de la institución, en relación con las distintas funciones sustantivas de la 

UIEM: docencia, investigación, vinculación comunitaria y difusión cultural. Incluso, se vislumbra un 

ejercicio sinérgico entre el conocimiento comunitario y su importancia dentro de la formación 

académica intercultural. Esto debido al involucramiento transdisciplinar de áreas como la salud, la 

medicina tradicional, el arte, la comunicación y la espiritualidad, las cuales no operan de manera 

aislada, sino mediante procesos de interacción y co-creación de conocimientos. 

Sin embargo, este trabajo no estuvo exento de vicisitudes, pues la convergencia de lenguajes 

científico, comunitario y espiritual supuso procesos de negociación en tiempos, formas de trabajo y 

expectativas. Estos desafíos develaron el riesgo de fragmentar saberes y procesos colaborativos 

cuando no se propicia el diálogo horizontal. No obstante, la experiencia mostró que, cuando las 

tensiones se asumen de manera reflexiva y proactiva, emergen sinergias significativas que fortalecen 

la formación de estudiantes, consolidan la labor docente y se atiende la articulación acción-

conocimiento en las comunidades. 

Asimismo, se identifican algunas propuestas pedagógicas importantes para futuras 

investigaciones. Tal es el caso del Método Inductivo Intercultural (MII) desarrollado por Gasché (2010), 

así como su extensión al reconocimiento de los territorios, los cuerpos y los posicionamientos políticos 

en relación con el entorno y la cultura, además de las dimensiones sensibles del entorno. En esta 

misma línea se sitúa el método-estésis propuesto por Patricia Noguera (2020), el cual enfatiza la 

incidencia de las sensibilidades en la relación con el entorno. Tales horizontes, potencialmente, 

permiten visibilizar la importancia de la construcción de espacios educativos vivenciales, de 

sensibilización e incluso lúdicos, en los que los estudiantes no solo se formen, sino que se trans-formen 

y con-formen comunidad, así como concordancias múltiples. 

El proyecto evidencia que la universidad puede y debe configurarse como un puente de 

saberes en el que los distintos actores dialoguen y construyan conjuntamente nuevas formas de 

aprender-vivir. En este sentido, Pajmili se perfila como un modelo replicable no solo para otras 

universidades interculturales, sino también para jardines etnobotánicos y espacios de cultivo de 

plantas medicinales que busquen fortalecer su valor educativo y comunitario mediante la 

participación activa con comunidades. Más allá de su dimensión académica, el proyecto invita a 

repensar la educación superior como un proceso de co-creación, gratitud y cuidado de la vida, en lugar 

de reducirla a un ejercicio unilateral de transmisión de saberes. 

REFERENCIAS 

Amador, C. (2002). Tlajtolchiuali, palabra en movimiento: el verbo. Instituto Mexiquense de Cultura. 

Navarro, R. C. (2004). Experiencias sobre salud intercultural en América Latina. En Salud e 

interculturalidad en América Latina: Perspectivas antropológicas (pp. 129-148). 

Dravet, F., Pasquier, F., Collado, J., y Castro, G. (2020). Transdisciplinariedad y Educación del Futuro. 

Esquivel, L. (2024). Flora medicinal del jardín etnobotánico de la Universidad Intercultural del Estado 

de México [Tesis de licenciatura]. Universidad Intercultural del Estado de México.  

Fornet-Betancourt, R. (2009). Interculturalidad en procesos de subjetivización. Coordinación General 

de Educación Intercultural y Bilingüe.  

Gardner, H. (2005). Las cinco mentes del futuro. Ediciones Paidós Ibérica.   

Gardner, H. (2011). Frames of mind: The teory of multiple intelligences. Basic books.   



Trujillo-Mendoza et. al. 

Veritas et Scientia Vol. 14 (2) Julio – Diciembre 2025. 103 

Gasché, J. (2010). La motivación política de la educación intercultural indígena y sus exigencias 

pedagógicas. ¿Hasta dónde abarca la interculturalidad? En M. Bertely, J. Gasché y R. Podesta 

(coords.), Educando en la diversidad: investigaciones y experiencias educativas interculturales 

y bilingües (pp.367-309). Editorial Abya Yala y CIESAS. 

González, A. B., et al. (2022). Etnografías afectivas y autoetnografía “Tejiendo nuestras historias desde 

el sur”. Investigación y diálogo para la autogestión social. 

Grosfoguel, R. (2011). La descolonización del conocimiento: diálogo crítico entre la visión descolonial 

de Frantz Fanon y la sociología descolonial de Boaventura de Sousa Santos. En Formas-Otras: 

Saber, nombrar, narrar, hacer. IV Training Seminar de jóvenes investigadores en Dinámicas 

Interculturales (pp. 97-108). CIDOB.  

Hernández, J. (2018). Investigación-creación y transdisciplina en las artes. Revista de Artes Visuales y 

Educación, 12(3), 65–78. 

Judge, A. (1994). Transdisciplinarity-3 as the emergence of patterned experience. In Proceedings of 

the First World Congress of Transdisciplinarity, Arrabida. 

Kawulich, B. B. (2005). La observación participante como método de recolección de datos. Revista 

Forum: Qualitative Social Research, 6(2), 1-23. 

Lévinas, E. (1991). Ética e infinito. Titivillus 

Mignolo, W. (2010). Desobediencia epistémica: retórica de la modernidad, lógica de la colonialidad y 

gramática de la descolonialidad. Ediciones del signo.  

Morin, E. (2008). Reformar la educación, la enseñanza, el pensamiento. Este país. Tendencias y 

opiniones, p. 4-9.  

Noguera, A. (2020). Cátedra Nacional de Arte y Ciencia - Sesión 11 - Métodoestesis. En Facultad de 

Ciencias UNAL Sede Bogotá. 

Nicolescu, B. (2006). Trandisciplinariedad: pasado presente y futuro 1ª Parte. Revista Visión Docente 

Con-ciencia, (31), 15-31. 

Organisation for Economic Co-operation and Development. (2020). Addressing societal challenges 

using transdisciplinary research. OECD Publishing.  

Pérez, M.; Morón, C. y Trujillo, V. (2024). La cosmo convivencia como estrategia transdisciplinar para 

la tutoría académica en la licenciatura en salud intercultural. En E. Vera y D. Tapia, 

Instrumentos de investigación en la tutoría académica de la Región Centro Sur (pp. 95-1017). 

Benemérita Universidad Autónoma de Puebla. 

Quijano, A. (2020). Cuestiones y horizontes: de la dependencia histórico-estructural a la colonialidad-

descolonialidad del poder. UNMSM, CLACSO. 

Riveros, P., Meriño, J. y Crespo, F. (2020). Las diversas definiciones de transdisciplina. Universidad de 

Chile. 

Scott, J. W. (2001). Experiencia. Revista de estudios de género: La ventana, 2(13), 42-74. 

Secretaría de Educación Pública. (2024). Programas de educación superior. Gobierno de México. 

https://educacionsuperior.sep.gob.mx/programas 

Universidad Intercultural del Estado de México. (s.f). Historia de la UIEM. 

https://uiem.edomex.gob.mx/historia-uiem 

Walsh, C. (2010). Interculturalidad crítica y educación intercultural. Construyendo Interculturalidad 

Crítica, 75(96), 167-181. 

 

https://educacionsuperior.sep.gob.mx/programas
https://educacionsuperior.sep.gob.mx/programas
https://educacionsuperior.sep.gob.mx/programas
https://uiem.edomex.gob.mx/historia-uiem
https://uiem.edomex.gob.mx/historia-uiem
https://uiem.edomex.gob.mx/historia-uiem

